
華琦弟兄每日讀經（未經講者校閱，僅供個人追求使用） 

羅馬書 14：5-9 

 

弟兄姐妹平安，我是華琦。感謝主，又來到我們讀經的時間。我們要繼續來

讀羅馬書 14 章，今天我們讀第 5-9 節。  

教會的接納是一件大事。保羅講到團體的救恩，以及在教會生活中為基督做

見證，他最後提及的就是教會的接納。在今天的教會生活中，聖徒們的眼界

要被提高，視野要被擴大，不要再局限在固有的神學架構，執著於特定的解

經系統，而是學習照著神的接納來接納眾聖徒。 

約翰福音 3：16，「神愛世人，甚至將祂的獨生子賜給他們，叫一切信祂的，

不至滅亡，反得永生。」凡是相信耶穌基督而得著永遠生命的人，都是天父

的兒女，就都是我們的弟兄姐妹。不論他們是在天主教，更正教或者不隸屬

任何公會的自由團體；也不論是福音派，靈恩派，或者浸信會，信義會，循

道會等等，只要是相信耶穌基督而蒙恩得救的聖徒，都是我們的弟兄姐妹，

我們都要照著神來接納他們。  

因為教會時代結束之後，就是基督再來時帶進的國度時代，眾聖徒要聚在一

起過國度的生活。今天的教會生活只是國度的預嘗，到那時我們就要過實際

的國度生活。因此在教會時代要操練接納聖徒的功課，這正是為國度時代做

預備。 

在保羅的時代，教會剛剛被建立，主要的分門別類來自於猶太的聖徒，他們

習慣於舊約的生活方式；其中飲食的條例和節期的條例，主導了猶太人將近



1500 年的生活，已經成為他們不容易割捨的傳統和習俗。因此，保羅特別

提出了飲食和節期這兩件事，來提醒聖徒們，只要照著神來接納眾聖徒。今

天的教會已經經過了 2000 年的發展，帶出了太多的傳統與習慣，使聖徒們

分門別類的事項，幾乎不勝枚舉。我們一定要抓住保羅所提出的原則，才能

夠合適地應用在今天的教會生活中。 

在羅馬書 14：1-4，保羅先處理關於飲食的問題。信心剛強的，知道百物都

可吃，只要藉著禱告潔淨食物，就能帶著感恩的心領受。然而，信心軟弱的，

他們只吃蔬菜。吃什麼，不吃什麼，這比較是個人的選擇。保羅就教導信心

剛強的，不能輕看信心軟弱的；信心軟弱的，也不能論斷信心剛強的。因為

不論是剛強、還是軟弱，神都接納；並且他們都是主的僕人，主會看顧他們，

並且能夠使他們都站住。因此我們需要的，就是彼此接納。  

以今天的應用來說，外面的飲食條例，不再是分門別類的原因；但更嚴肅的，

就是屬天的飲食，卻經常會成為分門別類的原因。尤其是聖徒常年在一個教

派中聚會，習慣了一些特定的解經模式，這件事本身並不是問題；但是如果

會排斥不同的解經，並且輕易地判定不同的解經是異端，這就很嚴重了。因

為當你說別人是異端，也就是你不承認他們是弟兄姐妹；你不承認他們是耶

穌基督流的寶血，買贖回來的。那你又站在什麼立場來判定呢？在國度時期

你又如何與其他教會的眾聖徒，一同向神獻上敬拜和讚美呢？ 

在這裡，我要善意地提醒那些喜歡定別人為異端的聖徒們，很可能在國度時

期，能夠參與國度崇拜的聖徒們，是那些被你們定為異端的聖徒們，而不是

你們自己。在接納的事上有虧欠的聖徒，還沒有預備好參與國度的生活。有

了這樣的認識之後，我們繼續來讀第五節。 



第 5 節：「有人看這日比那日強; 有人看日日都是一樣。只是各人心裡要意

見堅定。」 

在 14：1 保羅就說，要接納信心軟弱的。接著，保羅就提出第一類信心軟弱

的，是那些無法超越舊約飲食條例的聖徒們，他們只吃蔬菜不吃肉，這比較

是個人在生活中的選擇。  

在這一節，保羅就提出第二類信心似乎是軟弱的，我用似乎這兩個字，因為

在這裡，保羅沒有很清楚地點出誰是信心比較軟弱的。保羅先提出有人看這

日比那日強，保羅在這裡應該是指安息日。在安息日不可以做工的思想和文

化，已經主導了猶太人 1500 年的生活。一直到耶穌來到地上盡職，耶穌稱

自己是安息日的主，既然主已經來了，安息日的條例就不再需要了。因此，

耶穌自己在安息日醫病、趕鬼，也和門徒在安息日搓麥穗來吃。就在守安息

日這件事上，耶穌與當時的文士、法利賽人，發生了正面的衝突。耶穌完成

救贖，復活、升天之後，初代教會就不再守安息日，反而在主日，一起擘餅

紀念主。  

然而，有一些猶太人相信了耶穌之後，放不下守安息日的習慣，他們仍然看

安息日是個大日，一直到今天。就是在基督教的派別中，也還有一個安息日

會；他們也是守安息日，就是我們的週六，他們在週六一起擘餅紀念主。當

然，保羅在這裡只說這日比那日強，並沒有清楚地指出這日是安息日。所以

保羅也可能是指舊約其他的各種節日，像逾越節，五旬節，住棚節等等。另

外也有可能是指主日，就是在新約用主日取代了安息日。就有人認為這一天

不能夠做工，只能夠與聖徒來在一起敬拜主。 



暫且不論保羅所說的這日是指什麼，保羅提出，有人看這日比那日強，有人

看日日都是一樣。不像在飲食的條例，保羅很清楚地指出，只吃蔬菜的是信

心軟弱的，而那些信百物都可吃的，是信心剛強的。至於那些守日子的，保

羅並沒有指明他們是信心軟弱的，保羅也沒有說那些看日日都一樣的，是信

心剛強的。 

但是保羅卻加了一句，只是個人心裡要意見堅定。保羅為什麼這麼說呢？因

為守日子不再是個人的行為，這要成為教會的實行，並且帶出教會團體的行

動。比如說安息日會的聖徒們，堅信守安息日的設定是在創世記 2：3，那是

在人墮落之前，因此不會因著人的墮落而改變。只要在那個教會聚會的聖徒

們，都有一樣的認定，並且確定他們要在安息日敬拜主，那又有什麼不可呢？  

若是照著這個例子再往下發展，如果有一個安息日會的弟兄，主日來到我們

當中，要一起敬拜，一起擘餅喝杯，紀念主；我們就必須接納他。在擘餅喝

杯的時候，他也能夠一同領受，分享基督的恩典。在這一件事上，我想大部

分的聖徒不會有意見。我們再照著這個事件繼續往下發展，如果這個聖徒和

我們聚集在一起一段時間之後，與其他聖徒們都建立了親密的關係，他就開

始建議，要把主日崇拜移到週六的安息日，我們應該接納嗎？答案當然是否

定的。 

保羅是說，個人心裡要意見堅定。如果我們的認知是應該在主日聚會，這在

真理上沒有問題，我們可以接納安息日會的聖徒來到主日，和我們一起聚會，

一起擘餅；我們接納他，是因為神已經接納他了。因此我們看他是我們的弟

兄姐妹。但是接納人不等於接納人的教訓，這一點非常重要。我要再說一次，

接納人不等於接納人的教訓。 



許多教會的難處都來自不能夠分別接納人和接納人的教訓。我們也經常看到

一些別有用心的聖徒，到其他教會去臥底，與聖徒們熟識之後，就開始高舉

另外一種實行。如果不妥善處理，很容易造成教會的分裂。我並不是說教會

的實行不能改變，而是要弟兄姐妹們在彼此相愛的原則下，幫助每一個聖徒

生命成長。生命長大之後有了新的看見，並且帶出一致的實行，這就沒有問

題。因為教會本來就是有生命的生機體，生命長大之後帶出新的實行，也是

正常的事。 

但如果不是在生命的原則裡，而是藉著意識形態的改變，或者人意的主張而

改變，這些改變的過程都會對教會帶來傷害。因此，接納人的教訓不是一件

簡單的事；我們可以接納人，卻不一定要接納他的教訓。而教會的實行，需

要在長老的帶領下，眾聖徒同心合意而產生出來的。這些實行的改變也必須

是生命的，是生機的。所以保羅就在這裡加了一句話，只是個人心裡要意見

堅定。也就是說，每一個人都是經過自己良心的認定，知道什麼是神的帶領。

眾人聚在一起，有了一致的共識，就能夠一同跟隨神的帶領往前行。 

 

第 6 節：「守日的人是為主守的。吃的人是為主吃的，因他感謝神; 不吃的

人是為主不吃的，也感謝神。」 

這是保羅對飲食和守日子這兩件事帶出來的結論。守日子的人是為主守的，

要為他感謝神。因為他願意在那一日專心把自己奉獻給神，為神守日子；我

們就要為他來感謝神。同樣地，相信百物都可吃的，他們是為主吃的，也要

為他們感謝神。因為他們相信百物都是神賜給他們，並且為了這些食物向神

感恩之後才領受。而那些不吃肉的人，也是為了主而不吃，也要為他們感謝



神。因為他們為了維持像神的聖潔，他們寧可犧牲吃肉的慾望，而使自己不

被玷污。雖然他們或許在真理的認識上不全備，但他們愛主的心是何等地堅

定，何等地純潔，我們也要為他們感謝神。 

這一節中說的為主守的，為主吃的，或者為主不吃的，和合版翻成「為」這

個介系詞，其實英文版都是用 to，所以比較準確的翻譯不是為著主，而是向

著主，這樣的翻譯畫面感就比較強烈。就是說，他一直看著主來守日子，他

一直看著主來吃或者不吃某種食物。這就說出在整個過程中，他都有主的同

在。既然這樣，我們就不應該挑剔，反而要為他來感謝神。  

 

第 7 節：「我們沒有一個人為自己活，也沒有一個人為自己死。」 

在這一節，保羅把飲食和守日子帶到另外一個高度，不僅是向著主守日子，

吃食物，或者不吃食物。這些主宰我們日常生活的事情，我們願意向著主做，

並且為著主做，就說出我們不再是為自己活，也不再是為自己死。如果我們

把日常生活中的每一件事情都連於主，就會帶出一個非常超然的生活，就是

第八節所說的。 

 

第 8 節：「我們若活著，是為主而活; 若死了，是為主而死。所以，我們或

活或死總是主的人。」 

我們若活著，是為主而活；主就要在我們的生活中掌權。我們做某件事或者

不做某件事，都是出於主的旨意和主的引導；這樣我們就是為主活著。保羅

可以這樣宣告，我們可以嗎？ 



親愛的弟兄姐妹，保羅對主認真，主也就對保羅認真。保羅在加拉太書 2：

20，他可以宣告，「我已經與基督同釘十字架，現在活著的不再是我，乃是

基督在我裡面活著; 並且我如今在肉身活著，是因信神的兒子而活; 祂是愛我，

為我捨己。」神在保羅的生命中有完全的主權，因此神就能夠藉著保羅做大

事。保羅在短短的 15 年中間，在外邦地建立了多少教會，服事過多少外邦

聖徒。如果我們也能夠完全為主而活，主也必要藉著我們做大事。 

若死了，是為主而死。保羅在羅馬坐監的時候，寫了腓立比書，腓立比書    

1：21，保羅就宣告，「因我活著就是基督，我死了就有益處。」這說出他

已經預備好要為主殉道了，並且他覺得如果能夠為主而死，那是好的無比的。

雖然他知道神的旨意是還要使用他，使聖徒們在真道上更長進，但是他為主

而死的心志是確定的。這就帶出一個結論，「我們或活或死總是主的人。」  

親愛的弟兄姐妹，這是何等超然的思想。或活或死總是主的人！那我們還懼

怕什麼呢？主負責我們的生，也負責我們的死；地上的權勢，又能把我們怎

麼樣呢？我們是主的人，撒旦又能奈我何？我們有各樣負面的情緒：害怕，

不安，緊張，焦躁，悲傷，無助，是不是都沒有把自己交給主，才會有的情

形呢？如果我們能夠全然交託，我們就是主的人，在主的手中，那豈不是最

安全，最安息的地方嗎？ 

 

第 9 節：「因此，基督死了，又活了，為要作死人並活人的主。」 

保羅帶出一個結論，基督死了是為我們死；基督又活了，是為我們活。這樣

基督就可以做活人的主，也可以做死人的主。祂活著的時候就掌管萬有，祂

死了的時候就到陰間向撒旦誇勝，又衝破了陰間的限制，因此祂就成為死人



並活人的主。基督做了這一切都是為著我們，我們對主也只能有一種反應，

就是保羅在哥林多後書 5：14-15 所說的，「原來基督的愛激勵我們; 因我們

想，一人既替眾人死，眾人就都死了; 並且祂替眾人死，是叫那些活著的人

不再為自己活，乃為替他們死而復活的主活。」 

親愛的弟兄姐妹，我們今天不再為自己活，我們都要一同為基督而活，因為

祂為我們死了，又為我們活了，祂要做死人和活人的主。我們儘管安息在基

督的手中，就不怕世界上的一切風浪，也不怕撒旦的攪擾和試探，因為我們

是屬於主的人。  

我們一同來禱告：親愛的主耶穌基督，謝謝你。教會是你的身體，你是教會

的頭。你為我們死，又為我們復活。你今天在教會中做主掌權，記念我所在

的教會，每一個聖徒都能夠學習照著神來接納眾聖徒。也拔高我們的眼界，

擴大我們的視野，讓我們學習接納有著不同神學背景的聖徒，有著不同實行

的聖徒，和對聖經有不同解釋的聖徒。但你也告訴我們，接納聖徒並不等於

接納聖徒的教訓。幫助教會能夠一直活在弟兄姐妹彼此相愛的氛圍中，凡事

都藉著交通，而達到同心合意。這原是你對教會的旨意，叫眾人都順服於元

首基督之下。 祝福我所在的教會和教會生活，禱告奉主耶穌基督的聖名。  


